
Cycle de conférences 2025  -  n°5
L’imaginaire de l’au-delà en Bretagne du 16e au 18e siècle
par Georges Provost

23.11.2025
Georges Provost est maître de conférences en 
histoire à l’Université de Rennes II. Il consacre ses 
recherches à l’histoire du catholicisme breton sur 
la longue durée.

Propos recueillis par Perrine Foulon et résumés par Nicole Coustet-

Larroque.

Entre théories chrétiennes fortes et subsistance des 
concepts traditionnels tels que l’Ankou ou les Anaon, 
quelle est la part d’originalité de la Bretagne dans 
l’imaginaire de l’au-delà aux 17e-18e siècles ?

Les Bretons armoricains ont-ils une relation 
particulière avec la mort ? Anatole Le Braz en 1893 
popularise le sujet avec La Légende de la Mort chez 
les Bretons Armoricains. 
En 2012, Daniel Giraudon écrit Sur les chemins de 
l’Ankou. On se rend compte que certains usages 
présents en Bretagne se retrouvent dans d’autres 
régions. 

Bien sûr la société est chrétienne. Cependant...
Une anecdote de 1952 en Finistère: lors des veillées 
funèbres, les « diseuses de grâces » effectuaient les 
prières rituelles chez les gens. Or dans une famille de 
nombreux prêtres et de religieuses, donc de « grands 
Chrétiens », s’est présentée une diseuse de grâces à 
laquelle fut répondu qu’«  ils avaient autre chose à 
faire », exprimant ainsi un soupçon sur le contenu et 
l’intention de ces prières en langue bretonne.

1- Le cadre des « fins dernières » chrétiennes

Comment se représentait-on le Paradis ? 
On a été plus doué pour représenter les souffrances 
de l’Enfer que les joies du Paradis, rarement décrites, 
et dans un langage plus fade.
Comment l’expliquer  ? Le discours de l’Église est 
réellement déséquilibré  : il s’agit de montrer les 
souffrances vécues en Enfer pour punir des péchés 

commis pendant la vie terrestre. C’est la « Pastorale 
de la Peur » en vigueur lors du catéchisme et des 
Missions.
D’autre part, il est plus facile d’imaginer les souffrances 
que la béatitude. 
On peint des profusions d’anges qui sont des témoins 
de la béatitude, existant en Bretagne comme ailleurs. 
Le cantique Er Baradoz est attesté dès 1734 dans un 
recueil de cantiques trégorois.

L’Enfer
Nous ne manquons pas d’images, mais les plus fortes 
datent du Moyen Âge final, hors de notre période. À 
chaque péché correspond un supplice. Leur origine 
n’est pas spécifiquement bretonne. On peut d’ailleurs 
remarquer que les dragons, diables, démons sont 
souvent représentés comme vaincus ou maîtrisés.
Un personnage est réellement d’inspiration locale, 
retrouvé dans les gwerziou de la tradition orale : sur 
le calvaire de Guimiliau, en 1585, Katell Gollet.

Association Kastell Kozh - 5, place du château 56160 Guémené-sur-Scorff
www.lesbainsdelareine.com -             @lesbainsdelareine

06 80 30 06 04 - contact@kastellkozh.bzh
1/3

Anges de la voûte céleste, église de Locmélar (29), 1715

Calvaire de Guimiliau, Katell Gollet aux Enfers (1585)



2/3

2/3Association Kastell Kozh - 5, place du château 56160 Guémené-sur-Scorff
www.lesbainsdelareine.com -             @lesbainsdelareine

06 80 30 06 04 - contact@kastellkozh.bzh  

Dès 1670 les Missions paroissiales popularisent les 
« 12 tableaux de Mission du Père Maunoir », exposés 
dans les églises, recensant les péchés et se terminant 
toujours par une représentation de l’Enfer.

Le Purgatoire
En réalité il est le plus représenté dans les églises 
aux temps qui nous intéressent. La théologie du 
Purgatoire est présente dès le 12ème siècle. Fondé sur 
le principe du salut individuel, c’est un lieu d’attente 
en souffrance qui peut ouvrir sur le Paradis ou l’Enfer.
Quelle est devenue sa place aux 17ème et 18ème 
siècles ?
Il y a discussion : est-ce une création du clergé (Alain 
Croix) ? Oui, si on s’en tient aux écrits, muets sur ce 
point. Mais les pratiques populaires (les Pardons pour 
gagner des Indulgences, les messes pour le repos de 
l’âme, …) montrent un souci des défunts évident en 
Bretagne plus qu’ailleurs.

2- La part bretonne d’originalité ? Des variations ?
Trois domaines possibles de singularité :

L’Enfer froid ?
La formule en breton le mentionne sur le phylactère 
de l’ossuaire du 17ème de La Martyre (29). La notion 
est reprise d’un Mystère de 1519 écrit par Jean 
L’Archer. Est-ce un concept breton ou celtique  ? On 
peut en effet trouver sa présence dans des récits 

hagiographiques comme la Vie de Saint Brandan. 
Cependant de nombreux exemples montrent que 
la notion est largement répandue hors de Bretagne 
depuis  le monde méditerranéen et des temps très 
anciens.

L’Ankou
C’est une vraie singularité, bien connue et toujours 
présente (BD, manifestations...).
Représenter la Mort sous forme de squelette n’est 
pourtant pas spécifiquement breton. Mais c’est le 
nom « Ankou » qui l’est : on le trouve en breton glosant 
le latin « morte » dans un manuscrit du 9ème siècle. 
Son nom se retrouve dans les langues brittoniques, 
certains traits également.
Le personnage est « christiano-compatible » et parle 
aux gens. Dans les contes, on peut le rouler, comme 
le Diable. Ses attributs comme le chapeau et la pique 
sont eux, spécifiquement bretons. 

C- les Anaon
Terme intraduisible, il ne désigne pas seulement les 
défunts, mais le peuple des « Âmes », connecté aux 
vivants et non pas emprisonné dans le Purgatoire. 
Certes, la notion de fantômes apparaissant aux 
vivants est très répandue. Cependant, comme le 
mot «  Ankou  », on le trouve dans des expressions 
purement bretonnes : « bara an Anaon », « gouel an 
Anaon »…
L’attachement des gens aux Anaon par les rites 
observés en certaines circonstances fait qu’on 
voudrait donner à ce thème des origines très 
anciennes, avant les textes des 17ème-18ème siècles, 
ce qui fut amplifié par les folkloristes. La Saint Jean, 
la Toussaint sont propices à ces échanges entre les 
deux mondes. Si un lien avec l’Arbre à Pommes de la 
Toussaint à Plougastel peut être établi, c’est un travail 
se situant hors du champ de l’historien.

Retable des Âmes au Purgatoire, Église paroissiale Saint-Germain-et-
Saint-Louis, 18e siècle, Laz (29)

Phylactère de l’ossuaire de l’église de La Martyre, Finistère (1619) : 
«an maro han barn han ifern ien pa ho soing den e tle crena fol eo na 
preder e esperet guelet ez eo ret decedi»
Trad. : «La mort, et le jugement, et  l’enfer froid, quand l’homme y 
médite, il doit trembler ; Il est fou, celui dont l’esprit ne réfléchit pas, 
vu qu’il faut mourir.»



Association Kastell Kozh - 5, place du château 56160 Guémené-sur-Scorff
www.lesbainsdelareine.com -             @lesbainsdelareine

06 80 30 06 04 - contact@kastellkozh.bzh

3/3

Pour aller plus loin...
Anatole Le Braz, La 
Légende de la Mort chez 
les Bretons Armoricains 
(1893), Ed. Terre de 
Brume, 2021

Daniel Giraudon, Sur les 
chemins de l’Ankou, Ed. 
Yoran Embanner, 2012

Bénitier à l’Ankou, église de la Martyre (29)Articles

Christian Kermoal, « L’enfer froid en images (xve et 
xvie siècles)», 2020, Annales de Bretagne et des Pays 
de l’Ouest, [en ligne] https://journals.openedition.
org/abpo/6473 
Manuscrit relu par Georges Provost.

Sophie Chmura, « Les Bretons et la mort », 2022, 
Les Champs Libres, [en ligne] https://www.
leschampslibres.fr/le-mag/a-lire/les-bretons-et-la-
mort

Alain Croix, Fanch Roudaut,  
Les Bretons, la mort et 
Dieu, de 1600 à nos jours, 
Ed. Messidor, 1984, 


