par Georges Provost

23.11.2025
Georges Provost est maitre de conférences en
histoire a I"'Université de Rennes Il. Il consacre ses

recherches a I’histoire du catholicisme breton sur
la longue durée.

Propos recueillis par Perrine Foulon et résumeés par Nicole Coustet-

Larroque.

Entre théories chrétiennes fortes et subsistance des
concepts traditionnels tels que I"Ankou ou les Anaon,
quelle est la part d'originalité de la Bretagne dans
I'imaginaire de I'au-deld aux 17e-18e siécles ?

relation
particuliere avec la mort ? Anatole Le Braz en 1893

Les Bretons armoricains ont-ils une
popularise le sujet avec La Légende de la Mort chez
les Bretons Armoricains.

En 2012, Daniel Giraudon écrit Sur les chemins de
IAnkou. On se rend compte que certains usages
présents en Bretagne se retrouvent dans d’autres

régions.

Bien s(r la société est chrétienne. Cependant...

Une anecdote de 1952 en Finistere: lors des veillées
funébres, les « diseuses de graces » effectuaient les
prieres rituelles chez les gens. Or dans une famille de
nombreux prétres et de religieuses, donc de « grands
Chrétiens », s’est présentée une diseuse de graces a
laquelle fut répondu qu’« ils avaient autre chose a
faire », exprimant ainsi un soupcon sur le contenu et
I'intention de ces prieres en langue bretonne.

1- Le cadre des « fins derniéres » chrétiennes

Comment se représentait-on le Paradis ?

On a été plus doué pour représenter les souffrances
de I'Enfer que les joies du Paradis, rarement décrites,
et dans un langage plus fade.

Comment l'expliquer ? Le discours de I'Eglise est
réellement déséquilibré : il s’agit de montrer les

souffrances vécues en Enfer pour punir des péchés

L'imaginaire de l'au-dela en Bretagne du 16e au 18e siecle

=®

TAGN

BR

commis pendant la vie terrestre. C’est la « Pastorale
de la Peur » en vigueur lors du catéchisme et des
Missions.

D’autre part, il est plus facile d'imaginer les souffrances
que la béatitude.

On peint des profusions d’anges qui sont des témoins
de la béatitude, existant en Bretagne comme ailleurs.
Le cantique Er Baradoz est attesté des 1734 dans un
recueil de cantiques trégorois.

X

(N 5 G

Anges de la volte céleste, église de Locmélar (29), 1715

LUEnfer

Nous ne manquons pas d’images, mais les plus fortes
datent du Moyen Age final, hors de notre période. A
chaque péché correspond un supplice. Leur origine
n‘est pas spécifiquement bretonne. On peut d’ailleurs
remarquer que les dragons, diables, démons sont
souvent représentés comme vaincus ou maltrisés.

Un personnage est réellement d’inspiration locale,
retrouvé dans les gwerziou de la tradition orale : sur
le calvaire de Guimiliau, en 1585, Katell Gollet.

R

Calvaire de Guimiliau, Katell Gollet aux Enfers (1585)

Association Kastell Kozh - 5, place du chateau 56160 Guémené-sur-Scorff
www.lesbainsdelareine.com -(O] @) @lesbainsdelareine 1/3
06 80 30 06 04 - contact@kastellkozh.bzh



Dés 1670 les Missions paroissiales popularisent les
« 12 tableaux de Mission du Pere Maunoir », exposés
dans les églises, recensant les péchés et se terminant
toujours par une représentation de I'Enfer.

Le Purgatoire
En réalité il est le plus représenté dans les églises

aux temps qui nous intéressent. La théologie du
Purgatoire est présente dés le 12eme siecle. Fondé sur
le principe du salut individuel, c’est un lieu d’attente
en souffrance qui peut ouvrir sur le Paradis ou I'Enfer.
Quelle est devenue sa place aux 17eme et 18eme
siecles ?

Il'y a discussion : est-ce une création du clergé (Alain
Croix) ? Oui, si on s’en tient aux écrits, muets sur ce
point. Mais les pratiques populaires (les Pardons pour
gagner des Indulgences, les messes pour le repos de
I'ame, ...) montrent un souci des défunts évident en
Bretagne plus qu’ailleurs.

Retable des Ames au Purgatoire, Eglise paroissiale Saint-Germain-et-
Saint-Louis, 18e siecle, Laz (29)

2- La part bretonne d’originalité ? Des variations ?
Trois domaines possibles de singularité :

L'Enfer froid ?

La formule en breton le mentionne sur le phylactére
de l'ossuaire du 17eme de La Martyre (29). La notion
est reprise d’'un Mystere de 1519 écrit par Jean
LUArcher. Est-ce un concept breton ou celtique ? On
peut en effet trouver sa présence dans des récits

hagiographiques comme la Vie de Saint Brandan.
Cependant de nombreux exemples montrent que
la notion est largement répandue hors de Bretagne
depuis le monde méditerranéen et des temps trés

anciens.

Phylactére de l'ossuaire de I'église de La Martyre, Finistere (1619) :
«an maro han barn han ifern ien pa ho soing den e tle crena fol eo na
preder e esperet guelet ez eo ret decedi»

Trad. : «La mort, et le jugement, et I'enfer froid, quand I'homme y
médite, il doit trembler ; Il est fou, celui dont I'esprit ne réfléchit pas,
vu qu’il faut mourir.»

LUAnkou

C’est une vraie singularité, bien connue et toujours
présente (BD, manifestations...).

Représenter la Mort sous forme de squelette n’est
pourtant pas spécifiquement breton. Mais c’est le
nom « Ankou » quil’est : on le trouve en breton glosant
le latin « morte » dans un manuscrit du 9éme siecle.
Son nom se retrouve dans les langues brittoniques,
certains traits également.

Le personnage est « christiano-compatible » et parle
aux gens. Dans les contes, on peut le rouler, comme
le Diable. Ses attributs comme le chapeau et la pique
sont eux, spécifiquement bretons.

C- les Anaon

Terme intraduisible, il ne désigne pas seulement les
défunts, mais le peuple des « Ames », connecté aux
vivants et non pas emprisonné dans le Purgatoire.
Certes, la notion de fantdmes apparaissant aux
vivants est trés répandue. Cependant, comme le
mot « Ankou », on le trouve dans des expressions
purement bretonnes : « bara an Anaon », « gouel an
Anaon »...

lattachement des gens aux Anaon par les rites
observés en certaines circonstances fait qu’on
voudrait donner a ce theme des origines tres
anciennes, avant les textes des 17éme-18éme siécles,
ce qui fut amplifié par les folkloristes. La Saint Jean,
la Toussaint sont propices a ces échanges entre les
deux mondes. Si un lien avec I'Arbre a Pommes de la
Toussaint a Plougastel peut étre établi, c’est un travail
se situant hors du champ de I'historien.

Association Kastell Kozh - 5, place du chateau 56160 Guémené-sur-Scorff 2/3
www.lesbainsdelareine.com - 0 @lesbainsdelareine
06 80 30 06 04 - contact@kastellkozh.bzh



Anatole Le Braz, La
Légende de la Mort chez
les Bretons Armoricains
(1893), Ed. Terre de
Brume, 2021

Daniel Giraudon, Sur les

Sur les chemins
de [Anko chemins de I’Ankou, Ed.

pe N Yoran Embanner, 2012

i s i Alain Croix, Fanch Roudaut,
alain croix. fanch roudaut

Les Bretons, la mort et

Dieu, de 1600 a nos jours,

"Jes bretons .
lamort et dieu Ed. Messidor, 1984,

de 1600 a nosjours

MESIDOR TIMPS METUELS

Bénitier a 'Ankou, église de la Martyre (29)

Christian Kermoal, « Lenfer froid en images (xve et
xvie siecles)», 2020, Annales de Bretagne et des Pays
de I'Ouest, [en ligne] https://journals.openedition.
org/abpo/6473

Manuscrit relu par Georges Provost.

Sophie Chmura, « Les Bretons et la mort », 2022,
Les Champs Libres, [en ligne] https://www.
leschampslibres.fr/le-mag/a-lire/les-bretons-et-la-
mort

Association Kastell Kozh - 5, place du chateau 56160 Guémené-sur-Scorff 3/3
www.lesbainsdelareine.com - Q@Iesbainsdelareine
06 80 30 06 04 - contact@kastellkozh.bzh



