
Cycle de conférences 2025  -  n°3
À la recherche des pouvoirs protecteurs : le recours aux 
amulettes et aux talismans au 19e siècle
par Korantin Denis

11.05.2025
Korantin Denis est professeur d’histoire à 
l’Université Catholique de l’Ouest. Il a fondé 
l’association Dazont ar glad afin de valoriser le 
patrimoine paysan et maritime du Morbihan.

Pierres immémoriales, perles antiques et parures 
étaient utilisées dans les campagnes bretonnes afin 
de se garder des maladies, de conjurer les mauvais 
sorts ou pour obtenir des vertus.

Ces objets, à forte croyance populaire, étaient 
considérés protecteurs car possédant des pouvoirs 
prophylactiques  préventifs mais aussi curatifs.
Dans les maisons, un espace relativement réduit 
sur un mur était quelquefois aménagé en chapelle 
domestique. On pouvait y trouver une statue de 
la Vierge, des images de dévotion représentant 
la Vierge couronnée, un bénitier, un crucifix, des 
boules (« bouleù pardon ») qu’on achetait au cours 
des pardons. Les saints qu’on honorait au cours de 
ces rassemblements populaires étaient eux-mêmes 
souvent guérisseurs ou, au moins, protecteurs. 

Mais ces objets pouvaient provenir de beaucoup plus 
loin. K. Denis nous a cité le cas d’un ex-voto en forme 
de cœur, en tissu épais, doublé, perlé, (les perles étant 
vendues au gramme, ces objets décorés pouvaient 
représenter une jolie petite somme d’argent). Il y 
était représenté un panier surmonté de deux oiseaux. 
Ce cœur avait été rapporté du Canada par un marin 
qui l’avait acheté à un Iroquois. K. Denis nous a 
montré des photographies d’Iroquois portant des 
objets identiques sur leur tenue d’apparat. C’est ainsi 
qu’on trouve, parmi les talismans protecteurs, des 
productions étrangères, petits objets de l’artisanat. 
Ici, ces cœurs sont des pelotes à épingles.

On trouve aussi dans les maisons des Christs en croix 
qui appellent à la prière. K. Denis nous en a montré 
un taillé dans une omoplate de porc. Certains les 
appellent quelquefois des « Christs de foudre ». 
L’orage représentait l’un des plus grands dangers pour 
les habitants des bâtiments couverts de chaume. 
Plusieurs objets protègent du feu dans les maisons.

Les « cuillers de mariage », quelquefois appelées « 
du dimanche » étaient en bois, d’abord de buis, puis 
de pommier ou de poirier, pourvu que le grain du 
bois soit fin. Elles étaient sculptées très habilement, 
de véritables dentelles de bois. Personnelle, c’est une 
cuiller d’apparat, qu’on porte sur soi ; il en existe qui 
sont pliables. Certaines d’entre elles sont incrustées 
d’une médaille pieuse qui peut représenter un 
chrisme et porter les lettres VRSNSMV, les initiales 
de l’expression « Vade Retro Satanas Nunquam 
Suade Mihi Vana », ce qui peut se traduire 
approximativement par « Arrière Satan ne me tente 
jamais avec des choses futiles ».

1/3

Association Kastell Kozh - 5, place du château 56160 Guémené-sur-Scorff
www.lesbainsdelareine.com -             @lesbainsdelareine

06 80 30 06 04 - contact@kastellkozh.bzh
1/3

Sur cette carte postale, on aperçoit le coeur cousu au sommet de la 
petite chapelle.



2/3

2/3Association Kastell Kozh - 5, place du château 56160 Guémené-sur-Scorff
www.lesbainsdelareine.com -             @lesbainsdelareine

06 80 30 06 04 - contact@kastellkozh.bzh  

Dans les maisons on trouve aussi des « men-gurun », 
des « pierres de tonnerre ». Ce sont des reliques de 
l’époque néolithique, des lames de hache en pierre 
polie. Certaines n’ont jamais été utilisées ; elles 
sont souvent très belles, trop fines pour servir, elles 
proviennent de très loin. Celles en jadéite viennent des 
Alpes. C’étaient des objets de pouvoir, de puissance.
D’autres sont des haches de travail. Les agriculteurs les 
trouvaient dans leurs champs charrués, notamment 
après que les grosses pluies d’orage aient lavé leur 
surface de la terre qui les enveloppait. L’idée qu’elles 
étaient tombées avec l’orage était notoire. On les 
plaçait dans le chaume, dans les cheminées, sous la 
pierre du foyer, dans le sol en terre glaise de la maison, 
dans le charnier pour empêcher le lard de tourner (ce 
qui arrivait plus souvent par temps d’orage). Certains 
en frictionnaient le pis gelé des vaches. D’autres 
faisaient bouillir de l’eau contenant la lame de hache 
en pierre, eau qu’ils vendaient ensuite.

On trouve aussi des objets préhistoriques minuscules 
comme une pendeloque en agate de 19 grammes, de 
toutes petites lames de haches en pierre percées de 
3 cm de long, une pendeloque en diorite de 4,5 cm 
de long traversée par un ruban de quartz. Beaucoup 
d’entre elles ont été percées à l’aide d’un outil en 
silex. Le trou est formé de deux moitiés coniques 
caractéristiques. La portion du trou la plus proche 
de l’extrémité de l’objet est souvent évasée par 
le frottement du lien, un indice qui montre que la 
pendeloque a été portée longtemps.

Les « men-groez » (« pierres en croix ») se trouvent 
sur une zone qui va de Scaër-Coray à Baud. Ces « 
staurolites » utilisées autrefois comme amulettes sont 
des cristaux qu’on trouve dans des bogues de schiste 
argileux ou granitiques. Elles font souvent près de 4 
cm de long. La chapelle Saint-Sauveur de Coadry en 
Scaër était le cadre d’un pardon qui attirait beaucoup 
de monde. On y prêchait la Passion ; le rapport avec 
les staurolites qu’on trouve nombreuses autour 
de la chapelle s’impose. Les mendiants vendaient 
les pierres aux pèlerins de passage. Un cantique 
garantissait aux porteurs de la pierre la protection 
contre la foudre, les chiens enragés, les maladies des 
yeux et les naufrages. Mais les pouvoirs de la pierre 
s’entretenaient par la prière (5 Pater et 5 Avé Maria 
chaque vendredi). Une pierre de Coadry aurait été 
offerte au pape. On pouvait aussi en obtenir des 
indulgences (le pardon de certaines fautes et, par 
conséquent, des diminutions du temps de purgatoire) 
en portant la pierre chaque premier vendredi du 
mois, en se confessant, en communiant, etc…

Il existait des colliers de protection pour les enfants. 
Il s’agissait souvent de chapelets formés de petites 
perles de verre mais aussi de bois. Il avait aussi 
des scapulaires (réduction des habits que les 
ecclésiastiques se posent sur les épaules) que les 
enfants portaient autour du cou. On a pu voir de 
même des colliers de 9 pattes antérieures de taupes 
dans des petits sachets en toile de lin qui facilitaient 
la percée dentaire.

Aveneau de La Grancière rapporte au XIXème siècle 
la présence de rondelles en os ou de jetons de jeux 
percés qu’on baignait dans de l’eau bénite et qui 
servaient d’amulettes. Ils étaient loués 25 centimes 
par jour pour aider les enfants qui avaient des vers.

Ancien musée de la Société Polymatique du Morbihan



Association Kastell Kozh - 5, place du château 56160 Guémené-sur-Scorff
www.lesbainsdelareine.com -             @lesbainsdelareine

06 80 30 06 04 - contact@kastellkozh.bzh

3/3

Les colliers prophylactiques étaient très fréquents. 
On les appelait « gougat-paterennoù », de « koug » le 
cou et de « pater », la prière. « Paterennoù » signifiait 
aussi le chapelet en lui-même ou même les grains de 
chapelet. Ils protégeaient des maladies mais aussi des 
sortilèges. Ils conjuraient le mal en général. La valeur 
du collier résidait dans la valeur des grains. Ces colliers 
étaient très composites : on y trouvait des perles en 
pierre très anciennes (jusqu’à 4000 ans av. J-C). Celles 
en variscite provenaient d’au-delà des Pyrénées. Il 
y en avait aussi en jadéite (des Alpes), en ambre (« 
goularz », qui provenait chez nous de la Baltique mais 
pas avant le Bronze Final), en calcédoine comme de 
l’agate.  Mais, sur le même collier, on trouvait aussi 
souvent des perles de troc du commerce triangulaire, 
des perles multicolores ou de simples faux vendus aux 
touristes, du verre ambré ou à facettes. Des perles 
en calcédoine, trouvées dans un dolmen, servaient 
à calmer les douleurs des menstruations difficiles. Si 
cela ne marchait pas, cela provenait de la mauvaise 
conduite de la jeune fille (qui avait donc tout intérêt 
à se déclarer soulagée !). L’œil de serpent ou « lagad 
an aër » guérissait les maux d’yeux ou « mal de Saint 
Cado ». Certaines perles étaient censées guérir le « 
drouk an Roué » (« mal du Roi »), les écrouelles.

L’ambre jaune (« goularz melen », jaune) qui était 
réputé plus rare, possédait un pouvoir plus puissant. 
On sait maintenant que l’ambre fonce avec le temps.       

Pour aller plus loin...
DENIS Korantin, Traoù 
Kozh, Objets populaires 
de la Bretagne ancienne, 
Editions Blanc et Noir, 
2021 

DENIS Korantin,   
RAYNAUDON-KERZERHO, 
Maiwenn,  La Bretagne il 
y a 100 ans, Editions Blanc 
et Noir, 2021 

FOLL Augustin, 
Superstitions médicales 
en Bretagne, Stéphane 
Batignes Editeur, 2025 

EVEILLARD James, HUCHET 
Patrick, Croyances et 
superstitions en Bretagne, 
Outes-France, 2016 (rééd. 
de 2004) 


